
1 
 

Seminar 
Epistemische Ungerechtigkeit 
 
 

WiSe 2019/20, Institut für Philosophie, Goethe-Universität Frankfurt am Main 
Freitags, 12-16 Uhr, 14-tägig, Raum SH 1.109 
 

Module: VM2, VM3 (BA Philosophie HF, NF und L3), GM2, GM3, SPM 1, SPM2 (MA 
Philosophie), PT-MA-2, PT-MA-5a (MA Politische Theorie), GS-BA-6 (BA Gender Studies 
NF) 
 
Dozent/innen:  
Dr. Javier Burdman (burdman@normativeorders.net) 
Sprechstunde: freitags, 16.15-17.15 Uhr, und nach Vereinbarung, Normative Ordnungen 1.06 
(mit Anmeldung per Email) 
 

Dr. Kristina Lepold (lepold@em.uni-frankfurt.de) 
Sprechstunde: freitags, 16.15-17.15 Uhr, und nach Vereinbarung, Raum IG 2.517 (mit 
Anmeldung per Email) 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Seminarbeschreibung: 
 

Seit der Veröffentlichung von Miranda Frickers bahnbrechender Studie Epistemic Injustice im 
Jahr 2007 hat sich um das Thema epistemischer Ungerechtigkeit eine rege philosophische 
Debatte entwickelt, die insbesondere von feministischen Philosophinnen und critical race 
theorists vorangetrieben wird. Ganz grundsätzlich wird mit dem Begriff der epistemischen 
Ungerechtigkeit auf Formen von Unrecht Bezug genommen, die Personen spezifisch in ihrer 
Eigenschaft als Wissenssubjekte oder Wissende widerfahren. In den Fokus rücken hier 
demnach eine ganze Reihe von Phänomenen, die in den Standardansätzen der Moral- und 
politischen Philosophie zuvor keine Aufmerksamkeit erfahren haben, wie etwa 
vorurteilsbasierte Defizite in der Glaubwürdigkeit, die einer Person zugeschrieben wird, oder 
das Fehlen von Begriffen, die nötig wären, um bestimmte Erfahrungen (zum Beispiel der 
sexuellen Belästigung) zu verstehen.  
Eine Reflexion auf Phänomene wie diese findet sich allerdings auch bereits in früheren Studien 
wie etwa von W. E. B. DuBois, Frantz Fanon, Michel Foucault, Pierre Bourdieu, Gayatri 
Spivak und Jacques Rancière, die in der heutigen Diskussion um epistemische Ungerechtigkeit 
bislang nur selten eine Rolle spielen. In diesem Seminar wollen wir uns deshalb sowohl einen 
Überblick über die gegenwärtige Diskussion zum Thema epistemischer Ungerechtigkeit in der 
Philosophie wie auch über verschiedene Vorläufer der Debatte verschaffen und diskutieren, wo 
die verschiedenen Ansätze gegebenenfalls voneinander profitieren können. Dabei interessieren 
uns vor allem Fragen wie: Warum sind einige Personen und Gruppen glaubwürdiger als 
andere? Wie können Situationen epistemischer Ungerechtigkeit entdeckt und kritisiert werden? 
Wie leisten von epistemischer Ungerechtigkeit betroffene Personen und Gruppen Widerstand? 
 

Das Seminar richtet sich an fortgeschrittene Studierende und setzt die Bereitschaft voraus, sich 
mit einer ganzen Reihe von anspruchsvollen (und mehrheitlich englischsprachigen) Texten 
auseinanderzusetzen. Vorkenntnisse zum Thema epistemischer Ungerechtigkeit sind nützlich, 
aber nicht notwendig. 

 



2 
 

Übersicht über die Sitzungen: 
 

Datum Thema Seminarlektüre* 
 

18.10. Vorbesprechung - 
1.11.  
 

Der Beginn der 
heutigen Debatte: 
Zwei Formen 
epistemischer 
Ungerechtigkeit 

 M. Fricker, Epistemic Injustice, S. 1-8 
(„Introduction“), S. 9-29 (Ch. 1, „Testimonial 
Injustice“), S. 30-59 (Ch. 2, „Prejudice in the 
Credibility Economy“) 
 

 M. Fricker, Epistemic Injustice, S. 147-175 (Ch. 7, 
„Hermeneutical Injustice“) 

15.11. 
 

Positionen in der 
heutigen Debatte um 
epistemische 
Ungerechtigkeit 

 K. Dotson, „Tracking Epistemic Violence“, S. 236-257 
 J. Medina, „The Relevance of Credibility Excess in a 

Proportional View of Epistemic Injustice“, S. 15-35 
 

 R. Mason, „Two Kinds of Unknowing“, S. 294-307 

29.11. 
 

Epistemische 
Ungerechtigkeit und 
feministische 
Epistemologie  
 

 N. Hartsock, „The Feminist Standpoint“, S. 35-53 

 S. Harding, „Rethinking Standpoint Epistemology“, S. 
49-82 

 P. Hill Collins, „Learning from the Outsider Within“, 
S. 103-126 
 

13.12. 
 

Epistemische 
Ungerechtigkeit und 
Critical Race Theory  
 

 W.E.B. Du Bois, The Souls of Black Folk, S. 7-14 (Ch. 
1, „Of Our Spiritual Strivings“) 

 F. Fanon, „The Fact of Blackness“, S. 257-266 
 

 L. Alcoff, Visible Identities, S. 179-194 (Ch. 7, „The 
Phenomenology of Racial Embodiment“) 

 G. Yancy, Black Bodies, White Gazes, S. 105-124 (Ch. 
4, „The Agential Black Body“) 
 
 

17.1. 
 

Zwischenbetrachtung: 
Epistemischer 
Widerstand 
 

 J. Medina, The Epistemology of Resistance, S. 56-89 
(Ch. 2, „Resistance as Epistemic Vice and as Epistemic 
Virtue“), S. 225-249 (Ch. 5.3, „Echoing: Chained 
Action, ‚Epistemic Heroes‘, and Social Networks“) 
 

 J. Rancière, Das Unvernehmen: Politik und 
Philosophie, S. 33-54 (Kap. 2, „Das Unrecht: Politik 
und Polizei“) 
 

31.1. 
 

Epistemische 
Ungerechtigkeit und 
poststrukturalistische 
Ansätze 

 M. Foucault, Die Anormalen, S. 47-75 (2. Vorlesung) 
 M. Foucault, „Gespräch mit Michel Foucault“, S. 186-

213 
 

 J.-F. Lyotard, Der Widerstreit, S. 64-107 (Kap. 2, „Der 
Referent, der Name “) 

 

14.2. 
 

Epistemische 
Ungerechtigkeit und 
die Kritische Theorie  
 

 M. Horkheimer, „Traditionelle und kritische Theorie“, 
S. 205-259 
 

 J. Habermas, „Erkenntnis und Interesse“, S. 146-169 
 A. Honneth, „Is There an Emancipatory Interest?“, S. 

908-920 
 

 

*Die Seminarlektüre wird vollständig über OLAT zur Verfügung gestellt. 



3 
 

Scheinvoraussetzungen 
 

Leistungsnachweis (unbenotet): 

 Regelmäßige Teilnahme am Seminar  

 Sorgfältige Vor- und Nachbereitung des Seminars  

 Aktive Beteiligung an den Diskussionen im Seminar  

 Vier Lektürenotizen über das Semester zu Textausschnitten eurer Wahl. Die Lektürenotizen 
schickt ihr bitte jeweils vor der Sitzung, in der wir den relevanten Textausschnitt diskutieren, 
per Email an uns beide – am besten bis Donnerstagabend, im Notfall bis 10 Uhr am 
Freitagmorgen. Eine Lektürenotiz sollte ungefähr 500-700 Wörter lang sein und kurz 
darstellen, um was es in dem Textausschnitt geht und welche Fragen oder weiterführenden 
Gedanken ihr dazu habt. 

 

Modulprüfung (benotet):  

 Regelmäßige Teilnahme am Seminar  

 Sorgfältige Vor- und Nachbereitung des Seminars  

 Aktive Beteiligung an den Diskussionen im Seminar 

 Verfassen eines kurzen Exposés zur Hausarbeit und Verfassen einer Hausarbeit: 
- Das Exposé sollte nicht länger als 500-700 Wörter sein und a) die Fragestellung, b) die 

These, c) eine Gliederung mit kurzer Erläuterung der einzelnen Schritte der 
Argumentation und d) eine Literaturliste enthalten. Das Exposé besprecht ihr mit uns in 
der Sprechstunde.  

- Die Länge der Hausarbeit variiert nach Modul (bezieht sich aber auf den Text, ohne 
Deckblatt, Literaturverzeichnis, Eigenständigkeitserklärung). Im BA Philosophie sind 
10 Seiten vorgesehen, im MA Philosophie 15 Seiten. Allgemein sind Abweichungen 
von +/- 10% noch im Rahmen. Bitte orientiert euch an folgenden Formatvorgaben: 
Times New Roman, Schriftgröße 12, Zeilenabstand von 1,5, Ränder unten 2, ansonsten 
2,5. Die Hausarbeit sollte über ein Deckblatt mit dem Titel der Arbeit, Name, Anschrift, 
Matrikelnummer, Studiengang, Semesterzahl, Modul verfügen. Am Ende der 
Hausarbeit sollte sich nach dem Literaturverzeichnis eine Eigenständigkeitserklärung 
finden. Für die Hausarbeiten gelten die Standards guten wissenschaftlichen Arbeitens. 
Der Abgabetermin für die Hausarbeiten ist der 30.3.2020. Bitte reicht eure Hausarbeiten 
per Email ein – und zwar sowohl als Word- als auch als PDF-Datei.  

 

Bitte denkt daran: Sowohl für den Leistungsnachweis als auch für die Modulprüfung müsst ihr 
euch bis zum 23.3.2020 online über das QiS-System bei der Philprom anmelden. Wenn ihr nicht 
Philosophie studiert, müsst ihr euch über die jeweiligen Anmeldefristen und -modalitäten in 
eurem Studiengang bitte nochmal selbst informieren. 
 
 
Praktische Hinweise 
 

Dieses Seminar ist ein forschungsorientiertes Seminar, in dem wir unter dem Oberthema 
„epistemische Ungerechtigkeit“ eine ganze Reihe spannender Texte aus unterschiedlichen 
Kontexten in einen Zusammenhang bringen und mit euch diskutieren möchten. Wir freuen uns 
darauf und sind selbst gespannt, wo diese Reise hinführt.  
 



4 
 

Der 14-tägige Rhythmus bedeutet, dass wir jeweils intensiver am Stück diskutieren können. 
Allerdings bedeutet er auch, dass man alle zwei Wochen relativ viel Textmasse für das Seminar 
bewältigen muss. Das sollte euch klar sein, wenn ihr euch für dieses Seminar entscheidet. Wenn 
ihr mitmachen wollt, erwarten wir von euch, dass ihr euch genug Zeit für die Vorbereitung 
nehmt und wirklich alle als „Diskussionsgrundlage“ angegebenen Texte gründlich lest – wir 
wollen schließlich mit euch als Seminargruppe diskutieren und keine Vorlesung halten! Bitte 
schaut auch, dass ihr nach Möglichkeit an allen sieben Doppelsitzungen teilnehmen könnt. Wir 
haben natürlich Verständnis, wenn jemand aus Krankheitsgründen o.Ä. einmal nicht kommen 
kann, aber wer sich für das Seminar entscheidet, sollte grundsätzlich eine Verpflichtung 
verspüren, an allen Sitzungen teilzunehmen. 
 

Allgemein ist uns wichtig, dass das Seminar ein Ort ist, an dem sich alle trauen, an der 
Seminardiskussion teilzunehmen. Dazu gehört insbesondere auch, dass man sich traut, 
grundlegendere Klärungs- und Verständnisfragen, die man an die Texte hat, zu stellen. (Oft 
sind es übrigens gerade solche vermeintlich „kleinen“ Fragen, die die Diskussion 
weiterbringen.) Wir werden euch in jedem Fall immer wieder ermutigen, euch einzubringen, 
aber zu einer kooperativen und inklusiven Seminaratmosphäre tragt auch ihr bei, zum Beispiel 
durch konstruktive Rückbezüge auf die Beiträge anderer (eine echte intellektuelle Tugend!). 
 

Wenn ihr seminarbezogene Fragen oder Sorgen habt, zögert bitte nicht, uns nach einer Sitzung 
anzusprechen oder einen Sprechstundentermin zu vereinbaren. 
 

 

Weiterführende Literatur  
 

Adorno, Theodor W., Einleitung in die Soziologie, hg. v. Christoph Gödde, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, 2017 [1968]. 

_____, Soziologische Schriften I, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2015 [2003]. 
Anderson, Elizabeth, „Knowledge, Human Interests, and Objectivity in Feminist 

Epistemology“, in: Philosophical Topics 23. 2 (1995), 27-58. 
_____, „Epistemic Justice as a Virtue of Social Institutions“, in: Social Epistemology 26. 2 

(2012), 163-173. 
Antony, Louise M. und Charlotte E. Witt (Hg.), A Mind of One’s Own: Feminist Essays on 

Reason and Objectivity, Boulder, CO: Westview, 1993. 
Beeby, Laura, „A Critique of Hermeneutical Injustice“, in: Proceedings of the Aristotelian 

Society 111 (2011), 479-486. 
Bourdieu, Pierre, „What Makes a Social Class? On the Theoretical and Practical Existence of 

Groups“, in: Berkeley Journal of Sociology 32 (1987), 1-17. 
_____, „Sozialer Raum und symbolische Macht“, in: ders., Rede und Antwort, Frankfurt a. 

M.: Suhrkamp, 2011, 135-154. 
_____, Was heißt Sprechen? Zur Ökonomie sprachlichen Tausches, Wien: new academic 

press, 2012 [1982]. 
Congdon, Matthew, „What’s Wrong with Epistemic Injustice? Harm, Vice, Objectification, 

Misrecognition“, in: Ian James Kidd, José Medina und Gaile Pohlhaus Jr. (Hg.), The 
Routledge Handbook of Epistemic Injustice, London: Routledge, 243-253. 

Davis, Emmalon, „On Epistemic Appropriation“, in: Ethics 128 (2018), 702-727. 
Derrida, Jacques, Monolingualism of the Other, Stanford, CA: Stanford University Press, 

1998. 
Dotson, Kristie, „On Limiting Epistemic Oppression“, Frontiers: A Journal of Women 

Studies, 33.1 (2012), 24-47. 



5 
 

Foucault, Michel, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2012 [1966]. 

_____, Die Archäologie des Wissens, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1981 [1969]. 
_____, Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit I, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2012 

[1976]. 
Giladi, Paul, „Epistemic Injustice: A Role for Recognition?“, in: Philosophy and Social 

Criticism 44. 2 (2018), 141-158. 
Gooding-Williams, Robert, Look, a Negro!, New York und London: Routledge, 2006. 
_____, In the Shadow of Du Bois. Afro-Modern Political Thought in America, Cambridge, 

MA, und London: Harvard University Press, 2011 [2009]. 
Habermas, Jürgen, „Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik. Ein Nachtrag zur 

Kontroverse zwischen Popper und Adorno“, in: Theodor W. Adorno et. al., Der 
Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, Neuwied: Luchterhand, 1969 [1963], 155-
191. 

Habermas, Jürgen, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1973 [1968]. 
Hankinson Nelson, Lynn und Jack Nelson, Hg., Feminism, Science, and the Philosophy of 

Science, Dordrecht u.a.: Kluwer Academic Publishers, 1996. 
Haraway, Donna, Primate Visions: Gender, Race, and Nature in the World of Modern 

Science, New York: Routledge, 1989. 
Harding, Sandra, The Science Question in Feminism, Ithaca and London, Cornell UP, 1986. 
Hill Collins, Patricia, Black Feminist Thought. Knowledge, Consciousness and the Politics of 

Empowerment, New York und London: Routledge, 1991 [1990]. 
hooks, bell, „Choosing the Margin as a Space of Radical Openness“, in: Sandra Harding 

(Hg.), The Feminist Standpoint Theory Reader, New York und London: Routledge, 2004, 
153-160. 

Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1992. 
_____, „Die soziale Dynamik der Missachtung. Zur Ortsbestimmung einer kritischen 

Gesellschaftstheorie“, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 
2012 [1994], 88-109. 

Jenkins, Katharine, „Rape Myths and Domestic Abuse Myths as Hermeneutical Injustices“, 
in: Journal of Applied Philosophy 34. 2 (2017), 191-205. 

Lugones, María, „Playfulness, ‚World‘-Travelling and Loving Perception“, in: Hypatia 2. 2 
(1987), 3-19. 

MacKinnon, Catharine A., „Consciouness Raising“, in: dies., Toward a Feminist Theory of 
the State, Cambridge: Harvard University Press, 1991. 

Mills, Charles W., The Racial Contract, Ithaca and London: Cornell University Press, 1997. 
_____, „White Ignorance“, in: ders., Black Rights/White Wrongs: The Critique of Racial 

Liberalism, Oxford: Oxford University Press, 2017 [2007], 49-71. 
Narayan, Uma, „The Project of Feminist Epistemology: Perspectives from a Nonwestern 

Feminist“, in: Sandra Harding (Hg.), The Feminist Standpoint Theory Reader, New York 
und London: Routledge, 2004, 213-224. 

Pohlhaus Jr., Gaile, „Varieties of Epistemic Injustice“, in: Ian James Kidd, José Medina und 
Gaile Pohlhaus Jr. (Hg.), The Routledge Handbook of Epistemic Injustice, London: 
Routledge, 13-26. 

Popper, Karl, Logik der Forschung, hg. v. Herbert Keuth, Tübingen: Mohr Siebeck, 2005 
[1935]. 

Renault, Emmanuel, The Experience of Injustice: A Theory of Recognition, New York: 
Columbia University Press, 2019. 

Rouse, Joseph, How Scientific Practices Matter: Reclaiming Philosophical Naturalism, 
Chicago: Chicago University Press, 2003. 

Shklar, Judith, The Faces of Injustice, New Haven, CT: Yale University Press, 1990. 



6 
 

Spivak, Gayatri, „Can the Subaltern Speak?“, in: Patrick William und Laura Chrisman (Hg.), 
Colonial Discourse and Post-Colonial Theory, New York: Columbia University Press, 66-
111.  

Sullivan, Shannon und Nancy Tuana (Hg.), Race and Epistemologies of Ignorance, Albany: 
SUNY Press, 2007. 

Weber, Max, „Die ‚Objektivität‘ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis“, 
in: ders., Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, hg. v. Johannes Winckelmann, 
Tübingen: Mohr Siebeck, 1988 [1904], 146-214. 

Wellmer, Albrecht, Kritische Gesellschaftstheorie und Positivismus, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, 1969. 


